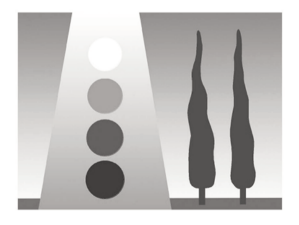
# PRIÈRES d'HOMME Supplément

Versions de 1969-1970, 1972, 1974

# Marcel Légaut



C O - É DITION A C M L (FRANCE) - A M L (ESPAGNE) En complément aux deux ouvrages qui viennent de paraître : une réédition revue, augmentée et dans un nouveau format des *Prières d'homme* publiées en 1984 et une édition avec les variantes – substitutions, suppressions ou ajouts – que Marcel Légaut a introduites dans ses prières entre 1972 et 1984, voici trois versions des prières, créées par Marcel Légaut entre 1969-70 et 1974, et qu'il partageait lors de ses rencontres avec ses lecteurs ou avec diverses communautés.

Des prières qui nous invitent à entrer dans le recueillement et à nous mettre en la présence de nous-même et de Dieu.

# Marcel Légaut

# Prières d'homme SUPPLÉMENT

Versions de 1969-1970, 1972 et 1974

ACML - AML

### Adresses pour contact

Association Culturelle Marcel Légaut (ACML)
La Magnanerie
rue Ste Lucie
26270 Mirmande
04 75 63 10 83. Secrétariat: 06 62 57 65 11

Site web: www.marcel-legaut.org

## Édition

Domingo Melero et Serge Couderc

### Design et composition

Pedro León

#### Illustrations

- Illustration de Manuel Marcos, 2025 ©. - Marcel Légaut, 1981. Photo de Christiane Courdy. - Madeleine priante, Abbaye de Solesmes. Dessin de Anne Seval.

# SOMMAIRE

| Note introductive p. 6           |
|----------------------------------|
| <b>Version de 1969-1970</b> p. 9 |
| Version de 1972 Feuilles p. 17   |
| Version de 1974 Liège p. 29      |

### NOTE INTRODUCTIVE

Vous avez entre les mains, les textes de prière composés par Marcel Légaut entre 1969 et 1974 avant leurs publications chez Aubier Montaigne en 1978 et en 1984, puis, après sa mort, en 2002 (Nouvelle édition) et en 2017 (Édition privée).

Ce *supplément* est un complément à deux ouvrages qui viennent de paraître :

- une réédition revue, augmentée et dans un nouveau format, des *Prières d'homme* parues en 1984,
- une édition avec l'étude des variantes— substitutions, suppressions ou ajouts— que Marcel Légaut a introduites dans ses prières entre 1972 et 1984. Même si la version de 1984 est la plus aboutie, prêter attention aux variantes permet d'entrer avec l'auteur dans la recherche permanente du mot juste et «dans la densité de sens de son vocabulaire propre».

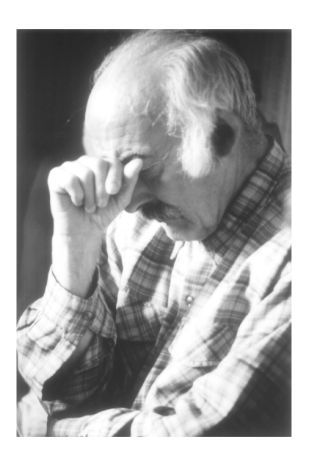
Ce *supplément*, également disponible sur le site de l'ACML, contient trois documents :

- une version de 1969-1970 des prières d'homme en un texte ininterrompu,
- une version de 1972 intitulée Prière du soir parue dans Feuilles aux Vents/Feuillets des Avents. De Simone Weil à Marcel Légaut, (Cahiers Trimestriels.

- Peyrégoux 81 Castres), Nouvelle Série nº 1 Janvier 1972, p. 53-62.
- une version de 1974 intitulée Quelques textes de prière, parue dans Prière et vie spirituelle, par Marcel Légaut (Cahier avec 29 pages non paginées). Éditions I.S.C.P., Liège, 1974.

Nous sommes heureux de vous proposer ce *supplément* de textes aujourd'hui introuvables, fruit d'une collaboration entre l'Association Marcel Légaut Espagne et l'Association culturelle Marcel Légaut France.

Serge Couderc, Domingo Melero



## **Une version de 1969-1970** (\*)

#### Introduction

La seule prière dont nous sommes capables est celle que nous sommes conduits à dire, que les événements nous imposent ou que la vie spirituelle invente. Elle est la seule parole que Dieu nous adresse et que nous entendons avec tout notre être quand nous la prononçons. Parce qu'elle est de Dieu plus que toutes les autres, cette parole est nôtre comme nous sommes siens ; elle est tellement de nous, nous sommes tellement d'elle. Elle nous rend présent à nous-même et nous introduit devant Dieu.

Ces textes ne sont pas des prières mais ils peuvent le devenir s'ils savent dire ce que vous êtes, ce que vous atteignez de Dieu avec la sobriété des mots justes. Corrigez-les à votre manière, complétez-les suivant vos besoins. Suivant l'éveil de votre esprit et les cadences de votre vie. Afin qu'ils deviennent tout à fait vôtres, apprenez-les par cœur, ils seront plus de vous que si vous les lisiez. En vous les redisant, vous vous renouvellerez, vous vous retrouverez, hors de la distraction en face de l'essentiel. Alors vous prierez.

<sup>(&#</sup>x27;) Ce texte est contemporain de L'accomplissement humain, édité en deux volumes, *Introduction à l'intelligence du passé et de l'avenir du christianisme* (IPAC, 1970) et *L'homme à la recherche de son humanité* (HRH, 1971). Il est la prémice de ce qui deviendra des *Prières d'homme*.

Le mot cherche la présence pour devenir parole. Cherchez votre présence pour dire la parole juste. Quand la parole est juste, elle est action pour Dieu. Elle engendre par elle-même son propre développement. Elle est appel de l'homme et réponse de Dieu.

Se dire ce que l'on est au-delà du sentir, au-delà du désir, malgré les apparences, malgré les théories est un travail de longue haleine. L'authenticité n'est pas la sincérité. La langue est rétive aux précisions nécessaires. Accepter d'être seulement ce que l'on a été, entrevoir l'avenir selon qu'il se présente, entrer dans l'existence audelà de sa vie, c'est prendre conscience de soi. Alors la parole juste viendra vous visiter, elle sera vraie prière. Dieu grandira en vous. Vous grandirez en Dieu.

Ι

La parole qui dit exactement ce que j'atteins de Dieu malgré une ignorance, invincible de nature, ce que j'espère de Lui malgré tout ce qu'Il est dans sa transcendance même, ce que j'aspire à être dans l'authenticité sans faille de mon être vrai, ce que j'atteins de moi quand je suis à moimême dans la lucidité est la seule prière dans la langue de l'homme qui soit langage pour Dieu. L'adressant à moimême dans le recueillement, je me tiens devant Dieu. L'adressant à Dieu, je me le rends présent autant qu'il m'est donné. Me parlant, j'écoute, m'entendant, Dieu me parle.

Dieu, au-delà de toute pensée, radicalement autre, infiniment proche, en-deçà de toute distance, que nous savons seulement nommer car rien de ce que nous con-

naissons ne peut nous permettre de dire davantage, présence transcendante au cœur même du réel, qui lui donne un sens et presque un visage à l'heure de la lumière, dont la disparition est une séparation tant elle nous laisse seuls et sans raison de vivre.

Appel qui monte des profondeurs de l'homme paraissant n'être que l'écho de ses désirs mais qui demande plus que ce qui est possible.

Action inséparable de l'être qu'elle visite ayant l'intimité des mouvements immanents, sans être assujettie à leur nécessité. À l'origine de ce que l'homme crée, au terme de ce qui s'engendre en lui. Nous sommes par vous, nous sommes pour vous. Donnez-nous aujourd'hui notre pain de chaque jour.

Vous êtes vous-même en nous donnant d'être, nous sommes en nous recevant de vous. Nous sommes l'accomplissement de votre plénitude qui fait de vous le Père. Vous êtes l'ouvrier de notre achèvement qui fait de nous des fils. Que votre volonté soit faite en nous comme en vous.

Infimes mais nécessaires, précaires mais éternels, ensevelis dans l'immense mais conscients, perdus dans l'innombrable mais uniques, livrés aux déterminismes, liés aux cadences du Monde, mais libres en notre centre même.

Solitaires parmi les solitaires, sujets au malheur, voués à la mort, par la fidélité nous existons dans la stabilité au milieu de tout ce qui se dissipe, nous devenons avec sécurité au milieu de tout ce qui se corrompt, émergeant de la servitude, visités par la liberté, élevés au-dessus de nousmêmes, à mi-chemin de l'être et du non-être. Père, nous

vous magnifions. En vous est notre béatitude. Nous sommes pour votre plénitude.

Quel que soit notre destin, même tragique, même misérable, puissions-nous être purement nous-mêmes à notre place dans le réel, au-delà du faire et du paraître, hors des plaisirs et des souffrances, hors des soucis et des angoisses, pour partager la joie d'être avec l'ensemble des vivants qui dépassent l'appétit de vivre, ces échos de votre bonheur – Père.

Pour le croire en vérité malgré tout ce qui le nie, donnez-nous la force de porter en votre présence dans la dignité, au long de la vie, notre misère et notre grandeur. Que notre foi dans sa nudité, par son enracinement en nous, l'emporte sur notre cécité. Que notre parole dans la vérité, par votre action en nous, affermisse nos pas sur le chemin de l'être.

Père, que votre être s'accomplisse, si infimes que nous sommes, faites-nous exister en vous. Donnez-nous de croire en notre prochain comme vous croyez en nous-mêmes, aidez-le à tirer un bien du mal que nous lui avons fait, involontaire ou non, inévitable ou non, pour qu'il puisse nous en absoudre comme vous rendez utile pour nous le mal que nous avons commis, celui que nous avons subi, ce dont nous vous bénissons. Inspirez-nous une intelligence des événements, même les plus déchirants, qui nous les rendra bienfaisants.

Ô, Jésus, l'homme de Dieu, fils de l'homme, fils de Dieu, seul Maître, seul Seigneur. À travers les vingt siècles et de toutes les distances qui nous séparent de vous, soyez notre chemin vers nous-mêmes et vers Dieu. Par la

puissance de votre souvenir, soyez en nous l'agent actif de notre vie fidèle.

Écartez de nous l'apostasie, l'aberration de l'indifférence, l'abdication du scepticisme, l'abjuration de l'athéisme, le renoncement à être.

Sainte Marie, fille d'Israël, mère de Jésus, par votre cheminement de la loi à la foi auprès de votre fils, inspirez-nous la voie de notre fidélité.

Que les Saints des siècles passés, par le témoignage de leur vie, par leur secrète présence en nous, nous aident à devenir disciples. Puissions-nous faire fructifier le trésor d'amour qu'ils nous ont légué.

Va en paix solitaire, départ et détachement, distance et liberté, discrétion et pureté, prière et recueillement, dans la nudité de la foi, dans l'intégrité de l'esprit, dans l'authenticité du vouloir, dans la simplicité de l'acte, par l'épanouissement de la mission, vers l'unité de l'existence, la durée et la consistance, face à face avec toi-même, portant la présence des êtres que tu aimes, prêt à passer le seuil.

Père, entre vos mains je remets mon esprit.

Cueille ton fruit l'automne, avant qu'il soit trop tard, sans cesse mais sans hâte, sans peur et sans vertige, d'une main ferme mais légère, fais-le dans le silence, respecte tes cadences, veille à ne rien forcer, dimension ecclésiale, le reste est accessoire. Toute œuvre est dangereuse pour celui qui la fait, d'autant plus qu'elle est grande. Toute vie est difficile pour celui qui veut être fidèle, d'autant plus qu'elle est longue.

Maintiens-toi dans la Paix hors des temps et des lieux en toi et devant Dieu. Père, sois mon soutien. Père, sois mon refuge.

Quand la parole est juste, elle engendre la prière; qu'elle est douce à mes lèvres, je fais corps avec elle. Toujours nouvelle, la redire m'appelle à être.

#### II

Attente et recherche, approche de ce qui vient, aspiration-inspiration, action où l'homme s'exprime selon ses cadences propres, qui se développe et s'éclaire dans la lumière de Dieu. Motion qui vient de Dieu à l'heure qui convient, qui s'élève et se nourrit des profondeurs de l'homme.

Action de l'homme dans l'authenticité hors de l'agitation, motion de Dieu intime et invisible dans le silence de l'être, elles s'appellent et se répondent dans le même langage.

Présence de l'homme à soi-même, source de toute action vraie qui peut mouvoir Dieu lui-même. Qui vous refuse, se refuse. Présence de Dieu au croyant, sa motion toute appelante, qui pousse l'homme à se créer, qui vous accueille, se reçoit.

Quand l'homme dépasse ses mouvements immanents, il s'ouvre à l'action où Dieu est agissant. Quand Dieu incarne sa nature transcendante, il donne jour à l'œuvre que l'homme porte en soi.

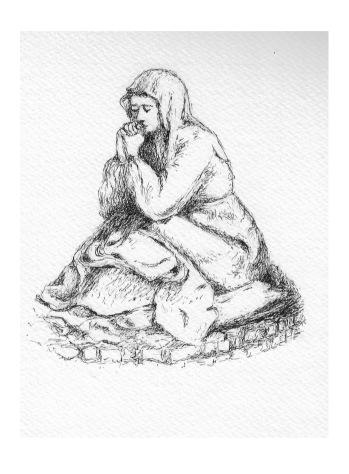
En Dieu, l'immanence est liberté, autrement Dieu ne serait pas Dieu. En l'homme, la transcendance est nécessité, autrement l'homme ne reste même pas homme. Immanence et transcendance se joignent en l'homme sans se confondre. Elles ne peuvent pas être séparées quand elles sont ensemble agissantes. L'une appelle l'autre sans la susciter. Quand l'une vient à manquer l'autre reste impuissante.

Que je découvre en Jésus cette union dans sa perfection comme l'ont entrevue jadis quelques êtres de son temps.

Maître que je désire et qu'encore j'ignore, chaque fois que vous ne vous rendez pas présent, c'est en vain que j'essaie de m'approcher de vous. Si vous ne venez pas à moi, c'est en vain que vous êtes passé parmi les hommes, si je ne me tiens pas en moi.

Don inconnu de Dieu, source de sa motion la plus puissante en l'homme, espoir secret de l'homme, son cheminement privilégié vers Dieu. Sans vous, malgré tous mes efforts, je ne puis pas porter mon fruit. Sans moi, malgré ce que vous êtes, je suis comme si vous n'étiez pas. Comme Dieu est feu et lumière, vous êtes père et ferment.

Par votre action dans le croyant, le disciple est aussi un maître. Quand il se trouve et vous découvre, il vous rend présent à beaucoup. Votre histoire inspire la sienne. Son histoire prolonge la vôtre. Puisse votre destin être le sien!



### Prière du soir - 1972

Marcel Légaut (\*)

C'est la prière que Marcel Légaut fit un soir pour nous et avec nous, aux *Avents...*, comme en d'autres lieux et d'autres communautés. Nous le remercions profondément de nous permettre de la donner ici. Et nous exprimons notre gratitude aux personnes amies à qui nous en devons la transcription.

Nous pensions d'abord n'en donner que de larges extraits. Mais les coupures seraient nécessairement arbitraires; et pourquoi ne pas reproduire ce texte en entier puisque nous avons cette faveur?

Dans la dédicace de son ouvrage, Marcel Légaut nous écrivait : « Ce livre de recherches que les Avents peuvent accueillir, mais sans doute non sans quelques réserves » ... Devant sa Prière, nous n'avons aucun goût à nous mettre dans l'attitude critique de théologiens ombrageux ; nous pénétrons avec recueillement dans ce sanctuaire de prière qui nous est ainsi ouvert. Le lecteur entrant dans cette communion de prière se sentira très libre de glisser simplement sur les passages avec lesquels il se sentirait en moindre connaturalité ; tandis que nous communions profondément et longuement à ceux qui sont pour nous et dans le moment porteurs de si grande richesse spirituelle.

<sup>(\*)</sup> Extrait du cahier *De Simone Weil à Marcel Légaut*. « Avents » - « Feuilles aux Vents - Feuillets des Avents ». Cahiers trimestriels - Peyrégoux - 81. CASTRES. Nouvelle série, n° 1, janvier 1972, pages 53-62.

Assurément, il nous serait précieux que Marcel Légaut nous aide à percevoir les harmoniques de chaque mot, les résonnances que l'on pourrait y pressentir de Péguy et du Père Paris, de S. Jean de la Croix et de Sœur Élisabeth de la Trinité, ... et d'autres mystiques. Mais, en tout cas, les lecteurs de ses livres et ses auditeurs des Avents seront naturellement attentifs et sensibles à la densité de sens de son vocabulaire propre : « présence, parole, recherche, vie, existence, humanité, être, mission, communion... ».

Mettons-nous en la présence de nous-mêmes et de Dieu.

- La parole
  qui s'efforce de dire exactement
  ce que j'atteins de Dieu
  malgré une ignorance invincible, de nature;
  ce que j'espère de Lui
  malgré l'ordre transcendant qui le sépare de moi;
  ce que j'aspire à être
  par ce qui est le plus authentique en moi-même;
  ce que j'atteins de moi
  quand je suis moi-même dans la lucidité,
  est la seule prière
  dans le langage de l'homme, qui soit langage pour Dieu.
- L'adressant à moi-même dans le recueillement je me tiens devant Dieu.
- L'adressant à Dieu je me le rends présent autant qu'il m'est donné.
- Quand je me parle ainsi, Dieu m'écoute.
- Quand je m'entends ainsi, Dieu me parle.

- Dieu,
  au-delà de toute pensée
  radicalement autre
  infiniment proche
  en-deçà de toute distance,
  que tout ce que nous sommes nous oblige d'affirmer
  mais que nous savons seulement nommer
  car rien de ce que nous connaissons
  ne nous permet de dire davantage.
- Action inséparable de l'être qu'elle visite ayant l'intimité des mouvements immanents sans être assujettie à leur nécessité.

À l'origine de toute création humaine.

- Appel qui monte des profondeurs de l'homme paraissant n'être que l'écho de ses désirs mais qui lui demande plus que ce qui est possible.
   Quand l'homme y correspond il grandit en lui-même.
- Intuition qui jaillit dans la recherche de l'homme semblant n'être que le fruit de son activité mais qui apporte plus que ce qu'il attend. C'est quand elle apparaît que l'homme vit vraiment.
- Lueurs qui jalonnent le cheminement de l'homme

Elles lui montrent celui qu'il devient à travers ce qu'il a vécu.

Elles lui révèlent comment être quand il en sera besoin.

Tous leurs souvenirs demeurent si l'homme en reste digne.

- Présence fondamentale au cœur même du réel qui lui donne un sens et presque un visage à l'heure de la lumière dont la disparition est une séparation tant elle laisse l'homme seul et sans raison de vivre.

Nous sommes par vous.
Nous sommes pour vous.
En nous, vous vous engendrez de nous.

Vous êtes vous-même en nous donnant d'être Nous sommes en nous recevant de vous. Nous sommes l'accomplissement de votre plénitude qui fait de vous le Père. Vous êtes l'ouvrier de notre achèvement qui fait de nous des fils...

Que votre volonté soit faite en nous comme en vous Que votre volonté ne vous frustre pas en nous frustrant nous-mêmes.

Infimes et éphémères mais nécessaires, ensevelis dans l'immense mais conscients, perdus dans l'innombrable mais uniques,

- Livrés aux déterminismes, liés aux cadences du Monde, mais libres en notre centre même.
- Sujets au malheur, voués à la mort mais appelés à être.
- Solitaires parmi des solitaires qui se côtoient plus qu'ils se connaissent mais sur le chemin de l'Unité. Tâtonnant face à l'inextricable, trébuchant affrontés à l'impossible,

sollicités sans cesse par le moins-être, par la foi et la fidélité nous existons dans la stabilité au milieu de tout ce qui se dissipe, nous devenons avec sécurité au milieu de tout ce qui se corrompt. - Héritiers d'un labeur immense, émergeant de la servitude, visités par la liberté, élevés au-dessus de nous-mêmes, à mi-chemin de l'être et du non-être, ouvriers d'un avenir sans fin. Père nous vous magnifions. En vous est notre béatitude Nous sommes pour votre plénitude.

Quel que soit notre destin même misérable, même tragique, quand nous serons purement nous-mêmes à notre place dans le réel au-delà du faire et du paraître hors des plaisirs et des souffrances des désirs et des projets des soucis et des angoisses nous partagerons la joie d'être - avec l'ensemble des vivants, qui dépassent l'appétit de vivre ces échos de votre bonheur, - Père!

Pour le croire en vérité malgré tout ce qui le nie donnez-nous la force de porter en votre présence nos misères dans la dignité notre grandeur malgré nos pauvretés, notre être en devenir dans son autonomie au cœur des contingences tout au long de la vie.

affermisse nos pas sur le chemin de l'être. Amen.

- Que notre foi dans sa nudité par son enracinement en vous l'emporte sur notre cécité.
  Que votre parole dans sa vérité, par son action sur nous
- Père que votre être s'accomplisse ; si infimes que nous soyons faites-nous exister en vous.
- Donnez-nous de croire en notre prochain comme vous croyez en nous-mêmes ; de le voir en son cheminement comme vous le voyez vous-même.
- Aidez-le à tirer un bien du mal que nous lui avons fait, volontaire ou inévitable, pour qu'il s'en libère et puisse nous absoudre, comme vous rendez utile pour nous le mal que nous avons commis, celui que nous avons subi, ce dont nous vous bénissons.

- Inspirez-nous une intelligence des événements même les plus déchirants qui nous les rende bienfaisants.

  Qu'ils nous portent à connaître notre condition d'homme, qu'ils nous fassent approcher des frontières de la vie du seuil de l'absolu; qu'ils éclairent notre foi s'ils écrasent nos croyances.
- O Jésus l'homme juste le Saint de Dieu fils de l'homme, fils de Dieu seul Maître, seul Seigneur, Notre père sur cette terre, Par ce que vous avez dit, parole de Dieu sur les lèvres de l'homme, Par ce que vous avez fait action de l'homme sous la motion de Dieu. Par ce que vous avez été, signe du Dieu impensable et de l'homme accompli pour l'être qui vous accueille. - À travers les vingt siècles et toutes les distances qui nous séparent de vous, (ensemble réunis ce soir en votre nom après la dispersion de nos occupations) par la puissance de votre souvenir en nous, soyez révélation de nous-mêmes à nous-mêmes, soyez présence active

qui rend nos vies humaines, soyez notre chemin vers nous-mêmes et vers Dieu.

- Ne nous laissez pas dans l'ignorance de celui que vous avez été, clos dans l'indifférence, privés d'intelligence, victimes du scepticisme, trompés par le scientisme, ivres de belles doctrines, distraits par l'activisme.
- Écartez de nous le renoncement à être, paralysés par une religion de coutumes, enlisés dans une piété sentimentale ou cérébrale, séduits par une idéologie sociale ou politique.
- Sainte Marie, fille d'Israël, mère de Jésus, par votre cheminement de la loi à la foi auprès de votre fils, inspirez-nous la voie de notre fidélité.
- Que les saints des siècles passés par leur vie que nous avons aimée, par l'intelligence que nous en avons reçue nous aident à devenir disciples. Puissions-nous faire fructifier le trésor d'amour qu'ils nous ont légué.

- Que chacun aille en paix sur la voie qui est la sienne avec l'exactitude de la fidélité.
- Départ et détachement, dépouillement sans fin, distance et liberté, seul face à son destin, discrétion et patience de celui qui sait et espère dans la pureté du silence, ténacité et persévérance à travers les temps et les lieux dans la fidélité à sa voie.
- Attente de la présence qui fait être dans l'authenticité du vouloir, recherche de la lumière qui comble dans l'intégrité de l'esprit, recueillement dans la solitude de l'être face au vertige du vide, prière dans la nudité de la foi face à Dieu, l'impensable.
- Harmonie et paix, étant soi sans être à soi, dans la rectitude du regard dans la justesse de la pensée dans la simplicité de l'acte devant Dieu.

Sous le choc des événements qui séparent et font entrer dans la solitude - sous le poids des situations qui doivent être tues pour être vécues - sous l'ensemble des décisions qui inventent et singularisent la destinée - sous la grâce des rencontres qui rendent manifeste l'être profond des autres, - dans l'imbroglio des entraînements, des intérêts, des théories et des actions, des préjugés et des sagesses, des fautes et des fidélités. dans les temps morts et les vertiges de la vie - dans l'épanouissement et la fructification propres à la mission, Découvrir son unité sa consistance, sa durée, Épouser son existence; Elle est le fondement de ce qui naît en nous de notre union à Dieu de notre communion.

À la lumière de la vie s'adossant à son existence, Prendre de la hauteur sonder la profondeur s'affranchir de la distance Traverser la solitude dépasser la connaissance de ce qui peut être connu entrer dans l'ignorance de ce qui ne peut être qu'ignoré s'ouvrir à la totalité à son inépuisable unité Première approche de Dieu que la foi seule permet porche de son mystère que Dieu seul fait franchir.

Que chacun cueille sa gerbe tout le long de ses jours sans cesse mais sans hâte sans peur et sans vertige sans violence mais sans faiblesse sans exaltation et sans illusion.

Le faire en sa présence et en celle de Dieu. Respecter ses cadences, les temps forts et les autres...

Laisser l'œuvre grandir et suivre son destin dimension ecclésiale.

Création nécessaire pour Dieu qui la promeut pour l'homme qui y pourvoit.

- Toute action est dangereuse pour celui qui la mène d'autant plus qu'elle est grande.
- Toute vie est difficile qui veut être fidèle d'autant plus qu'elle est longue.
- Que chacun se recueille hors des temps et des lieux en soi et devant Dieu.
- Tout ce qu'édifie l'homme est fragile et précaire

pour enfin disparaître.

- Toute vie doit finir.
- Soutenu par la foi à la suite du Maître tenant ferme en soi-même, que chacun se prépare pour l'œuvre de ses jours au détachement dernier, pour soi et pour les siens, au mystérieux passage de la mort vers l'au-delà emportant la présence des êtres aimés conservant celle des êtres qu'il aime étant de Dieu qui est. Amen.
- Quand la parole est juste elle engendre la prière.
  Elle ouvre sur soi-même et sur Dieu.
  Elle fait monter la présence.
  Qu'elle est douce à mes lèvres
  Elle résonne en mon cœur
  Je fais corps avec elle tant je lui porte écho.
  Toujours nouvelle la redire m'appelle à être.
  Appelle Dieu en moi.

### QUELQUES TEXTES DE PRIÈRE - 1974

Marcel Légaut (\*)

Voici quelques prières créées pour mon usage personnel, et uniquement pour cette fin. Si je suis capable de vous les dire en priant vraiment, ce qui ne me sera pas impossible si vous m'y aidez par votre attitude intérieure priante, cela nous permettra de terminer cette soirée dans la communion qu'engendre une assemblée où chacun des participants prie en esprit et en vérité.

Jadis, dans les missels étaient rédigées les prières à réciter quotidiennement le matin et le soir. En tête de ces textes était imprimée en italique, ou en rouge comme une rubrique, la phrase suivante : « Mettons-nous en présence de Dieu ». Puis venait ce que l'on considérait comme la prière proprement dite. Je pense que l'action intérieure et la disposition intime que cette rubrique commandait touchent à l'essence même de la prière plus que des développements littéraires bien intentionnés, parfois lyriques, toujours affectifs ; développements censés correspondre aux sentiments de ferveur et de regret, de soumission et d'adoration de celui qui les utilisera, censés convenir à l'attente et à la satisfaction d'un Dieu miséricordieux qui écouterait avec bonté.

Pour prier, il faut être présent à Dieu. Pour être présent à Dieu, il faut l'être à soi-même. Pour atteindre Dieu, il faut s'atteindre en soi-même. À la suite des perspectives développées sur la prière vraie, je compléterais volontiers la rubrique

<sup>(\*)</sup> Prière et Vie spirituelle, par Marcel LÉGAUT. Cahier avec 29 pages non paginées. Éditions I.S.C.P., Liège, 1974.

du Missel. Je dirais : « Mettons-nous en la présence de nousmême et de Dieu » et d'abord de nous-même puisque c'est le chemin qui nous conduit à Dieu, si cela nous est donné, car nous n'en avons pas totalement l'initiative.

Voici deux formules de prières qui m'aident à entrer dans le recueillement nécessaire pour prier.

La première formule essaie de dire l'extrême imbrication de la motion de Dieu et de l'action de l'homme dans la prière. Parler à Dieu, c'est se parler à soi-même avec des paroles vraies. Entendre Dieu, c'est s'entendre soi-même dire des paroles vraies.

- La parole qui s'efforce de dire exactement ce que j'atteins de Dieu malgré une ignorance invincible, de nature ; ce que j'espère de Lui malgré l'ordre transcendant qui le sépare de moi ; ce que j'aspire à être par ce qui est le plus authentique en moi-même ; ce que j'atteins de moi quand je suis à moi-même dans la lucidité, est la seule prière dans le langage de l'homme, qui soit langage pour Dieu.
- L'adressant à moi-même dans le recueillement je me tiens devant Dieu.
- L'adressant à Dieu je me rends présent autant qu'il m'est donné.

- Quand je me parle ainsi, Dieu m'écoute.
- Quand je m'entends ainsi, Dieu me parle.

La seconde formule insiste sur la profondeur et l'intensité de l'adhésion que l'homme peut donner à une parole qui l'exprime justement et totalement. Elle insiste sur la stabilité de cette appropriation qui permet à cette formule de ne pas subir l'usure de l'usage.

- Quand la parole est juste elle engendre la prière.
  Elle ouvre sur soi-même et sur Dieu.
  Elle fait monter la présence.
- Qu'elle est douce à mes lèvres
   Elle résonne en mon cœur
   Je fais corps avec elle
   tant je lui porte écho.
   Toujours nouvelle
   la redire m'appelle à être
   Appelle Dieu en moi.

Être conscient de l'action de Dieu en soi conduit à se Le rendre réel. Il faut cerner autant que possible et de toutes manières cette action en la disant, en se l'entendant dire pour mieux en prendre conscience et la découvrir dans la vie quotidienne, là où l'homme est vraiment et proprement homme.

- Dieu,
  au-delà de toute pensée
  radicalement autre
  infiniment proche
  en-deçà de toute distance
  que tout ce que nous sommes
  nous oblige d'affirmer
  mais que nous savons seulement nommer
  car rien de ce que nous connaissons
  ne nous permet de dire davantage.
- Action inséparable de l'être qu'elle visite ayant l'intimité des mouvements immanents sans être assujettie à leur nécessité. À l'origine de toute création humaine.
- Appel qui monte des profondeurs de l'homme paraissant n'être que l'écho de ses désirs mais qui lui demande plus que ce qui est possible. Quand l'homme y correspond il grandit en lui-même.
- Intuitions qui jaillissent dans la recherche de l'homme semblant n'être que le fruit de son travail mais qui lui apportent plus que ce qu'il attend.

C'est quand elles apparaissent que l'homme vit vraiment.

- Lueurs qui jalonnent le cheminement de l'homme Elles lui montrent celui qu'il devient à travers ce qu'il a vécu.
  Elles lui révèlent comment être quand il en sera besoin.
  Tous leurs souvenirs demeurent si l'homme reste fidèle.
- Réalité secrète au cœur même du réel qui lui donne un sens et presque un visage à l'heure de la lumière dont la disparition est une séparation tant elle laisse l'homme seul et sans raison de vivre.
- Nous sommes par vous.
  Nous sommes pour vous.
  En nous, vous vous engendrez de nous.

Vous êtes vous-même en nous donnant d'être.
Nous sommes en nous recevant de vous.
Nous sommes l'accomplissement de votre plénitude qui fait de vous le Père.
Vous êtes l'ouvrier de notre achèvement qui fait de nous des fils.
Que votre volonté soit faite en nous comme en vous.
Que notre volonté ne vous frustre pas en nous frustrant nous-mêmes.

Être devant soi pour être devant Dieu, c'est porter lucidement sa condition d'homme, c'est en saisir l'aspect dramatique; jeté dans la vie solitaire, devenir soi-même, à mi-chemin sur la voie, dans les ténèbres extérieures, au milieu des contingences éphémères de tous ordres qui dissipent et qui troublent; et cependant par la foi et la fidélité entrer peu à peu dans une existence qui se manifeste unique dans son unité, sa consistance et sa stabilité. C'est aussi épouser cette condition, en rendre grâce, et pour cela, affirmer son espérance et sa foi.

- Infimes et éphémères mais nécessaires, ensevelis dans l'immense mais conscients, perdus dans l'innombrable mais uniques,
- Livrés aux déterminismes, liés aux cadences du Monde mais libres en notre centre même.
- Sujets au malheur voués à la mort mais appelés à être.
- Solitaires parmi des solitaires qui se côtoient plus qu'ils se connaissent mais sur le chemin de l'Unité.
- Tâtonnant face à l'inextricable, trébuchant affrontés à l'impossible, sollicités sans cesse vers le moins-être, par la foi et la fidélité, nous existons dans la stabilité au milieu de tout ce qui se dissipe,

nous devenons avec sécurité au milieu de tout ce qui se corrompt.

- Héritiers d'un labeur immense, émergeant de la servitude, visités par la liberté, élevés au-dessus de nous-mêmes, à mi-chemin de l'être et du non-être, ouvriers d'un avenir sans fin, inséparable de vous, mon Dieu, nous vous magnifions.
  En vous est notre béatitude.
  Nous sommes pour votre plénitude.
- Quel que soit notre destin même misérable, même tragique,
  Quand nous serons purement nous-mêmes à notre place dans le réel au-delà du faire et du paraître hors des plaisirs et des souffrances, des désirs et des projets, des soucis et des angoisses,
  Nous partagerons la joie d'être avec l'ensemble des vivants qui dépassent l'appétit de vivre ces échos de votre bonheur Père —.

Pour le croire en vérité malgré tout ce qui le nie Donnez-nous la force de porter en votre présence nos misères dans la dignité notre grandeur malgré nos pauvretés notre être en devenir dans son autonomie au cœur des contingences tout au long de la vie.

- Que notre foi dans sa nudité par son enracinement en nous l'emporte sur notre cécité.
- Que notre parole dans sa vérité par son action sur nous affermisse nos pas
   sur le chemin de l'être. Amen

Atteindre le sens de sa vie, s'efforcer dans la mission, réaliser tout ce que l'un et l'autre impliquent, c'est encore être présent à soimême et à Dieu. C'est encore prier. Prier d'abord pour soi, prier aussi pour ceux qui sont proches, que nous rencontrons réellement sur notre chemin, malgré l'extrême impuissance où nous sommes vis-à-vis d'eux pour l'essentiel.

- Que chacun aille en paix sur la voie qui est sienne avec l'exactitude de la fidélité.
- Départ et détachement, dépouillement sans fin,
- Distance et liberté seul, face à son destin,
- Discrétion et patience de celui qui sait et espère dans la pureté du silence,

- Ténacité et persévérance à travers les temps et les lieux dans la fidélité à sa voie.
- Attente de la présence qui fait être dans l'authenticité du vouloir,
   Recherche de la lumière qui comble dans l'intégrité de l'esprit,
   Recueillement dans la solitude de l'être face au vertige du vide,
   Prière dans la nudité de la foi devant Dieu, l'impensable.
- Harmonie et paix étant soi sans être à soi, dans la rectitude du regard dans la justesse de la pensée dans la simplicité de l'acte, disponible et comme immobile devant Dieu, pour recevoir et pour donner.
- Que chacun cueille sa gerbe tout le long de ses jours sans cesse mais sans hâte sans peur et sans vertige sans violence mais sans faiblesse sans exaltation et sans illusion sans ambition et sans retour sur soi.

Le faire en sa présence et en celle de Dieu. Respecter ses cadences les temps forts et les autres... Laisser l'œuvre grandir et suivre son destin dimension ecclésiale. Création nécessaire à Dieu qui la promeut à l'homme qui y pourvoit.

- Toute action est dangereuse pour celui qui la mène d'autant plus qu'elle est grande.
- Toute vie est difficile qui veut être fidèle d'autant plus qu'elle est longue.
- Que chacun se recueille hors des temps et des lieux en soi et devant Dieu.
- Tout ce qu'édifie l'homme est fragile et précaire pour enfin disparaître.
- Toute vie doit finir.
- Soutenu par la foi à la suite du Maitre tenant ferme en soi-même, Que chacun se prépare pour l'œuvre de ses jours au détachement dernier, pour soi et pour les siens, au mystérieux passage de la mort vers l'au-delà, conservant la présence des êtres qu'il aime, emportant celle des êtres aimés, étant de Dieu qui est. Amen

Prendre conscience de son existence au travers de sa vie passée, c'est aussi atteindre de façon existentielle l'action de Dieu en soi. C'est aussi entrevoir ce que l'avenir réservera si l'on est fidèle, c'est déjà d'une certaine manière en vivre, et parfois au-delà de la foi et de l'espérance.

- Sous le choc des événements qui séparent et font entrer dans la solitude
- Sous le poids des situations qui doivent être tues pour être vécues
- Sous l'ensemble des décisions qui inventent et singularisent la destinée
- Sous la grâce des rencontres qui font entrevoir l'être profond des autres
- Dans l'imbroglio des entraînements, des intérêts, des théories et des actions, des préjugés et des sagesses, des fautes et des fidélités
- Dans les temps noirs et les vertiges de la vie
- Dans l'épanouissement et la fructification propres à la mission, découvrir son unité, sa consistance, sa durée. Épouser son existence
  Elle est le fondement

- de ce qui naît en nous de notre union à Dieu de notre communion.
- À la lumière de la vie adossé à son existence prendre de la hauteur sonder la profondeur s'affranchir de la distance traverser la solitude dépasser la connaissance de ce qui peut être connu entrer dans l'ignorance de ce qui ne peut être qu'ignoré s'ouvrir à la totalité à son inépuisable unité Première approche de Dieu que la foi seule permet Porche de son mystère que Dieu seul fait franchir.

Je voudrais enfin terminer par une formulation chrétienne plus classique. Mais je peux vous l'affirmer : la prière que je vais maintenant dire n'est pas plus chrétienne que celles qui précèdent où je n'ai pas parlé de Jésus, très peu de Dieu et beaucoup de ma vie d'homme ; de cette vie d'homme que je n'aurais pas si je ne m'efforçais tout au long de mes années d'être disciple.

### – Père

que votre être s'accomplisse tout inconsistants que nous sommes faites-nous exister en nous-même dans l'unité de votre esprit.

- Donnez-nous de croire en notre prochain comme vous croyez en nous-mêmes, de le suivre en son cheminement comme vous nous suivez vous-même.
- Aidez-le à tirer un bien du mal que nous lui avons fait, volontaire ou inévitable pour qu'il s'en libère et puisse nous absoudre, comme vous rendez utile pour nous le mal que nous avons commis, celui que nous avons subi, ce dont nous vous bénissons.
- Inspirez-nous une intelligence des événements même les plus déchirants qui nous les rendra bienfaisants.
   Qu'ils nous portent à connaître notre condition d'homme,

qu'ils nous fassent approcher des frontières de la vie, du seuil de l'absolu si proches du néant, qu'ils aiguisent notre foi s'ils écrasent vos croyances.

- O Jésus l'homme juste le Saint de Dieu fils de l'homme, ferment de l'homme appel de Dieu, fils de Dieu
  Seul Maitre, seul Seigneur
  Notre Père sur cette terre.
  Par ce que vous avez dit parole de Dieu sur les lèvres de l'homme
  Par ce que vous avez fait action de l'homme sous la motion de Dieu
  Par ce que vous avez été signe du Dieu impensable et de l'homme accompli pour l'être qui vous accueille.
- À travers les vingt siècles
  et toutes les distances
  qui nous séparent de vous,
  (ensemble réunis ce soir en votre nom
  après la dispersion de nos occupations)
  Par la puissance de votre souvenir en nous,
  soyez révélation de nous-mêmes à nous-mêmes,
  soyez présence active
  qui rende nos vies humaines
  soyez notre chemin
  vers nous-mêmes et vers Dieu.

- Ne nous laissez pas dans l'ignorance de celui que vous avez été Clos dans l'indifférence, privés d'intelligence, victimes du scepticisme, trompés par le scientisme, ivres de belles doctrines, distraits par l'activisme,
- Écartez de nous le renoncement à être paralysés par une religion de coutumes enlisés dans une piété sentimentale ou cérébrale réduits par une idéologie sociale ou politique.
- Sainte Marie, fille d'Israël, mère de Jésus, par votre cheminement de la loi à la foi auprès de votre fils, inspirez la voie de notre fidélité.
- Que les saints des siècles passés
  par leur vie que nous avons aimée,
  par l'intelligence que nous en avons reçue,
  nous aident à devenir disciples.
  Puissions-nous faire fructifier
  le trésor d'amour
  qu'ils nous ont légué
  et rendre l'Église digne
  de la folle espérance
  dont Jésus a vécu
  dans la fidélité,
  pour laquelle il est mort. Amen